Overdenking
over Matthels 8: 23-27 en de Bachcantate
“War Gott nicht mit uns diese Zeit” (BWV 14)
gehouden tijdens de cantatedienst op 25 januari 2026
door dr. Cristina Pumplun,
die in deze dienst tevens afscheid nam

Het is me de afgelopen jaren regelmatig overkomen als ik voor
mocht gaan in een cantatedienst, dat de titel van de cantate in
de weken voorafgaand aan de dienst mij maar niet losliet en
steeds door mijn hoofd bleef spoken. Deze keer was dat zeker
z0. “War Gott nicht mit uns diese Zeit...” Vanaf de poster die op
alle ramen rondom de Wester hangt sprongen die woorden me
de afgelopen tijd met hun lichtblauwe letters tegemoet. Ze
waren als het ware een begeleidend en betekenisvol continuo
bij mijn werkzame doen en laten dat deze maand zo zeer in het
teken stond van afronden en afscheid nemen.

War Gott nicht mit uns... Wat, als God niet met ons — met mij,
met jullie - zou zijn in deze tijd? Het is een indringende
gedachte, een nadrukkelijke suggestie dat het zo zou kunnen
zijn dat God niet met ons is — in deze tijd of in welke tijd dan
ook. Dat wij mensen, dat onze wereld enkel aan zichzelf is
overgeleverd. In het Duits is er overigens maar weinig voor
nodig om dat niet alleen te suggereren maar nadrukkelijk zo te
zeggen. Als je de kleine puntjes op die a - de Umlaut — weglaat
en de volgorde van twee woorden aanpast, staat er:

“Gott war nicht mit uns diese Zeit!”

Het was en is de ervaring van tallozen dat God op het moment
dat het erop aankwam ver weg was of, sterker nog, er niet
was, er niet is. Als je gevangen bent in verdriet om het verlies



van wie het meest dierbaar is, als je eigen leven intens
kwetsbaar blijkt te zijn. En wat te denken van alles, wat er in
de wereld gebeurt en dat niet te rijmen is met een goede God:
rampen en oorlogen, de ene mens die de ander misbruikt,
machtswellust van machthebbers die maar hun destructieve
gang gaan - in deze tijd, in onze tijd en in vervlogen tijden.

Zo ook in de tijd van de Bijbelse dichter van de Psalmen. Hij
vraagt zich af — Psalm 124 begint met die gedachte —‘wat, als de
Heer niet voor ons was geweest?’ Mensen zouden aan elkaars haat
ten onder gaan. Een oeroude vraag is het: wat, als we aan onszelf,
aan elkaar zijn overgeleverd? Duizenden jaren later schrijft Martin
Luther te midden van de crises van de samenleving van zijn tijd en
van zijn eigen leven een lied waarbij hij als eerste regel de
woorden uit de Psalm oppakt: “War Gott nicht mit uns.” En Bach
baseert later op zijn beurt op Luthers lied de cantate waar we
straks naar zullen luisteren.

Daarbij is het opvallend dat de tekstdichter deze keer niet losgaat:
op de zondigheid van de mens, zoals het zo vaak het geval is in de
teksten waar Bach zijn muziek op schreef, integendeel. De tekst
van de cantate oordeelt niet en geeft zonder te oordelen alle
ruimte aan de ervaring die je kunt hebben: dat je je machteloos
voelt tegenover tegenkrachten waar je mee geconfronteerd wordt,
waardoor je je piepklein voelt, een zielig, onbetekenend hoopje
mens. Je kunt de ervaring hebben, verscheurd te worden door
mensen die het op je gemunt hebben, dat het kwaad bezit moet
hebben genomen van die ander die zo een onmens wordt. Het kan
aanvoelen als golven die zich over je uitstorten, dat je speelbal
wordt van een wervelwind die je bij je lurven pakt en je heen en
weer slingert. Bach laat ons dat ervaren in het openingskoor van
de cantate: elke fuga is als een golf en voordat je goed en wel
adem hebt gehaald komt de volgende golf eraan!



Het is de ervaring van de leerlingen van Jezus waar Mattheds in
zijn evangelie over vertelt. Ze dobberen in een boot op een meer.
Het is en mooie avond met een paradijselijke zonsondergang.
Jezus is zelfs na een drukke dag achter op het dek in slaap
gevallen. Maar dan verandert het kalme water van het ene op het
andere moment in een hel. Het gaat gigantisch stormen met
valwinden en al. Het water van het meer wordt manshoog
opgezweept. Wie wel eens op het water zit, kan zulke verhalen
vertellen. Maar het verhaal van Matthels is vooral aangrijpend
omdat het symbolisch vertelt over wat storm in je leven betekent,
hoe het is als je alle vastigheid verliest, over hoe het kan voelen
als het figuurlijk stormt in je bestaan. Dat je het gevoel kunt
hebben dat je de richting kwijt raakt op de zee van je leven. Dat je
de ervaring kunt hebben dat je van het ene op het andere
moment speelbal bent geworden van wat je persoonlijk overkomt,
van wat er gebeurt in de samenleving, in de wereld: aantasting
van de rechtsstaat, gewelddadige taal van wereldleiders,
grootmachten, die zich van niets of niemand iets aantrekken, oude
oorlogen die maar doorgaan, nieuwe oorlogen die opvlammen.
Allemaal golven die hoog kunnen gaan, allemaal diepten die zich
onder je openen.

In de bijbel heeft water een dubbele betekenis. Er zijn verhalen
waarin mensen te weinig water hebben, waar men smacht naar een
paar druppels uit een kruik of een kabbelend beekje. Daar betekent
water: leven. Maar datzelfde element water kan dus ook
onvoorspelbaar wreed zijn. In het donker van de nacht, door harde
wind opgezweept wordt het een tegenkracht, jaagt het angst aan en
brengt het de dood dichtbij. Het is doodsangst wat de leerlingen
ervaren in de boot en je vraagt je af of ze misschien wel zijn
vergeten dat ze Jezus, het belichaamde leven en de liefde, bij zich
hebben in die boot?



Ja, dat kan gebeuren. Angst zorgt voor een geconcentreerde,
versmalde blik. Want bij gevaar moet je focussen. Er wordt het
uiterste van je gevraagd. En het is moeilijk om moedig te zijn als je
de bronnen van je vertrouwen kwijt bent. Het moeilijk om te blijven
vertrouwen, geloven, als je bang bent voor waar het met onze
wereld op uitloopt, als je in je leven niet meer weet, waar je het
zoeken moet. Maar het is cruciaal of je de ervaring hebt dat je
daarin alleen staat of dat je de bronnen van vertrouwen op het
spoor komt en er mensen zijn aan wie je je kunt toevertrouwen.
Zoals hier: mensen bij elkaar, een gemeenschap onder het hoge dak
van deze kerk, een gemeenschap van omzien naar elkaar, van
aandacht en liefde. Ja, golven zijn er. Maar als je je hoofd boven het
water uit kunt steken, kun je het licht zien worden in de verte. Licht
in vorm van goede gedachten: gesproken en onuitgesproken,
gemaild, geappt, gebeld - of de glimlach en het licht in de ogen van
een ander.

De Duitse theoloog Dietrich Bonhoeffer, die kort voor het eind
van de Tweede Wereldoorlog werd vermoord door de nazi’s,
moet Gods dragende kracht hebben ervaren toen hij in
gevangenschap zijn meest bekende gedicht schreef. Het laatste
couplet reikt ons zulke goede gedachten aan. Dat het woorden
mogen zijn voor ons allen om - welke weg we ook mogen,
moeten gaan — in vertrouwen uit te zien naar waar hoop is en
liefde.

Door goede machten liefderitk geborgen
verwachten we getroost wat komen mag.
God is met ons des avonds en des morgens,

s zeker met ons elke nieuwe dag.
(Vertaling: Jan Willem Schulte Nordholt)

Amen.



