
Overdenking  

over Mattheüs 8: 23-27 en de Bachcantate  

“Wär Gott nicht mit uns diese Zeit” (BWV 14) 

gehouden tijdens de cantatedienst op 25 januari 2026 

door dr. Cristina Pumplun, 

die in deze dienst tevens afscheid nam 

 

 

Het is me de afgelopen jaren regelmatig overkomen als ik voor 

mocht gaan in een cantatedienst, dat de titel van de cantate in 

de weken voorafgaand aan de dienst mij maar niet losliet en 

steeds door mijn hoofd bleef spoken. Deze keer was dat zeker 

zo. “Wär Gott nicht mit uns diese Zeit…” Vanaf de poster die op 

alle ramen rondom de Wester hangt sprongen die woorden me 

de afgelopen tijd met hun lichtblauwe letters tegemoet. Ze 

waren als het ware een begeleidend en betekenisvol continuo 

bij mijn werkzame doen en laten dat deze maand zo zeer in het 

teken stond van afronden en afscheid nemen. 

 

Wär Gott nicht mit uns… Wat, als God niet met ons – met mij, 

met jullie - zou zijn in deze tijd? Het is een indringende 

gedachte, een nadrukkelijke suggestie dat het zo zou kunnen 

zijn dat God niet met ons is – in deze tijd of in welke tijd dan 

ook. Dat wij mensen, dat onze wereld enkel aan zichzelf is 

overgeleverd. In het Duits is er overigens maar weinig voor 

nodig om dat niet alleen te suggereren maar nadrukkelijk zo te 

zeggen. Als je de kleine puntjes op die a - de Umlaut – weglaat 

en de volgorde van twee woorden aanpast, staat er:  

“Gott war nicht mit uns diese Zeit!” 

 

Het was en is de ervaring van tallozen dat God op het moment 

dat het erop aankwam ver weg was of, sterker nog, er niet 

was, er niet is. Als je gevangen bent in verdriet om het verlies 



van wie het meest dierbaar is, als je eigen leven intens 

kwetsbaar blijkt te zijn. En wat te denken van alles, wat er in 

de wereld gebeurt en dat niet te rijmen is met een goede God: 

rampen en oorlogen, de ene mens die de ander misbruikt, 

machtswellust van machthebbers die maar hun destructieve 

gang gaan - in deze tijd, in onze tijd en in vervlogen tijden. 

 

Zo ook in de tijd van de Bijbelse dichter van de Psalmen. Hij 

vraagt zich af – Psalm 124 begint met die gedachte – ‘wat, als de 

Heer niet voor ons was geweest?’ Mensen zouden aan elkaars haat 

ten onder gaan. Een oeroude vraag is het: wat, als we aan onszelf, 

aan elkaar zijn overgeleverd? Duizenden jaren later schrijft Martin 

Luther te midden van de crises van de samenleving van zijn tijd en 

van zijn eigen leven een lied waarbij hij als eerste regel de 

woorden uit de Psalm oppakt: “Wär Gott nicht mit uns.” En Bach 

baseert later op zijn beurt op Luthers lied de cantate waar we 

straks naar zullen luisteren. 

 

Daarbij is het opvallend dat de tekstdichter deze keer niet losgaat: 

op de zondigheid van de mens, zoals het zo vaak het geval is in de 

teksten waar Bach zijn muziek op schreef, integendeel. De tekst 

van de cantate oordeelt niet en geeft zonder te oordelen alle 

ruimte aan de ervaring die je kunt hebben: dat je je machteloos 

voelt tegenover tegenkrachten waar je mee geconfronteerd wordt, 

waardoor je je piepklein voelt, een zielig, onbetekenend hoopje 

mens. Je kunt de ervaring hebben, verscheurd te worden door 

mensen die het op je gemunt hebben, dat het kwaad bezit moet 

hebben genomen van die ander die zo een onmens wordt. Het kan 

aanvoelen als golven die zich over je uitstorten, dat je speelbal 

wordt van een wervelwind die je bij je lurven pakt en je heen en 

weer slingert. Bach laat ons dat ervaren in het openingskoor van 

de cantate: elke fuga is als een golf en voordat je goed en wel 

adem hebt gehaald komt de volgende golf eraan! 



Het is de ervaring van de leerlingen van Jezus waar Mattheüs in 

zijn evangelie over vertelt. Ze dobberen in een boot op een meer. 

Het is en mooie avond met een paradijselijke zonsondergang. 

Jezus is zelfs na een drukke dag achter op het dek in slaap 

gevallen. Maar dan verandert het kalme  water van het ene op het 

andere moment in een hel. Het gaat gigantisch stormen met 

valwinden en al. Het water van het meer wordt manshoog 

opgezweept. Wie wel eens op het water zit, kan zulke verhalen 

vertellen. Maar het verhaal van Mattheüs is vooral aangrijpend   

omdat het symbolisch vertelt over wat storm in je leven betekent, 

hoe het is als je alle vastigheid verliest, over hoe het kan voelen 

als het figuurlijk stormt in je bestaan. Dat je het gevoel kunt 

hebben dat je de richting kwijt raakt op de zee van je leven. Dat je 

de ervaring kunt hebben dat je van het ene op het andere 

moment speelbal bent geworden van wat je persoonlijk overkomt, 

van wat er gebeurt in de samenleving, in de wereld: aantasting 

van de rechtsstaat, gewelddadige taal van wereldleiders,  

grootmachten, die zich van niets of niemand iets aantrekken, oude 

oorlogen die maar doorgaan, nieuwe oorlogen die opvlammen. 

Allemaal golven die hoog kunnen gaan, allemaal diepten die zich 

onder je openen. 

 

In de bijbel heeft water een dubbele betekenis. Er zijn verhalen 

waarin mensen te weinig water hebben, waar men smacht naar een 

paar druppels uit een kruik of een kabbelend beekje. Daar betekent 

water: leven. Maar datzelfde element water kan dus ook 

onvoorspelbaar wreed zijn. In het donker van de nacht, door harde 

wind opgezweept wordt het een tegenkracht, jaagt het angst aan en 

brengt het de dood dichtbij. Het is doodsangst wat de leerlingen 

ervaren in de boot en je vraagt je af of ze misschien wel zijn 

vergeten dat ze Jezus, het belichaamde leven en de liefde, bij zich 

hebben in die boot? 

 



Ja, dat kan gebeuren. Angst zorgt voor een geconcentreerde, 

versmalde blik. Want bij gevaar moet je focussen. Er wordt het 

uiterste van je gevraagd. En het is moeilijk om moedig te zijn als je 

de bronnen van je vertrouwen kwijt bent. Het moeilijk om te blijven 

vertrouwen, geloven, als je bang bent voor waar het met onze 

wereld op uitloopt, als je in je leven niet meer weet, waar je het 

zoeken moet. Maar het is cruciaal of je de ervaring hebt dat je 

daarin alleen staat of dat je de bronnen van vertrouwen op het 

spoor komt en er mensen zijn aan wie je je kunt toevertrouwen. 

Zoals hier: mensen bij elkaar, een gemeenschap onder het hoge dak 

van deze kerk, een gemeenschap van omzien naar elkaar, van 

aandacht en liefde. Ja, golven zijn er. Maar als je je hoofd boven het 

water uit kunt steken, kun je het licht zien worden in de verte. Licht 

in vorm van goede gedachten: gesproken en onuitgesproken, 

gemaild, geappt, gebeld - of de glimlach en het licht in de ogen van 

een ander. 

 

De Duitse theoloog Dietrich Bonhoeffer, die kort voor het eind 

van de Tweede Wereldoorlog werd vermoord door de nazi’s, 

moet Gods dragende kracht hebben ervaren toen hij in 

gevangenschap zijn meest bekende gedicht schreef. Het laatste 

couplet reikt ons zulke goede gedachten aan. Dat het woorden 

mogen zijn voor ons allen om - welke weg we ook mogen, 

moeten gaan –  in vertrouwen uit te zien naar waar hoop is en 

liefde. 

 

Door goede machten liefderijk geborgen 

verwachten we getroost wat komen mag. 

God is met ons des avonds en des morgens, 

is zeker met ons elke nieuwe dag. 
(Vertaling: Jan Willem Schulte Nordholt) 

 

Amen. 


