
9 november 2025 Westerkerk 

Ds. Herman Koetsveld 

Jesaja 1:18-26 Lucas 19:41-48  

 

Het is een oude traditie van de kerk dat deze zondag de eerste is in een 

serie van drie: de drie zondagen van de voleinding. In de teksten die dan 

gelezen worden zit een onheilspellende ondertoon, iets van dreiging, van 

ondergang, van teleurstelling, en ja, van dood en verderf. Voordat die 

vraag van Advent wordt gesteld: wat verwachten wij eigenlijk van het 

leven?, waar kijken wij naar uit?, worden we nu eerst gedwongen om 

nadrukkelijk stil te staan met wat daaraan vooraf gaat. Angst, schuld, 

aanklacht, falen, verdriet. Er zit een diepe waarheid in deze volgorde van 

het kerkelijk jaar. Het is niets minder dan de volgorde van onze ziel.   

 

Lukas vertelt het verhaal van Jezus als een pelgrimstocht. ‘Toen hij 

Jeruzalem voor zich zag liggen, begon hij te huilen over het lot van de 

stad.’ Jezus is met zijn leerlingen bij het einddoel van zijn pelgrimage 

aangekomen. Nog een laatste heuvel over en daar ziet hij Jeruzalem 

liggen. De tempel schittert in het zonlicht. Om hem heen klinken links en 

rechts de pelgrimsliederen op. Maar Jezus huilt bij de aanblik van de 

stad. Onder alle schone schijn ziet hij wat er werkelijk aan de hand is. 

Een situatie waarin de samenhang en de innerlijke kracht van het volk is 

uitgehold door opportunistische machtspolitiek. Waarin de godsdienst is 

verworden door de strijd aan welke regeltjes je je moet houden, en 

waarin de liturgie, de dienst aan God, in het teken is komen te staan van 

commercie, oppervlakkigheid en zielloze uiterlijke schijn. 

 

Lucas is de enige die vertelt wat er met en in Jezus gebeurt bij deze 

aanblik. Hij schaart Jezus naadloos in de lijn van de profeten als Jesaja 

door de huilende Jezus te citeren: ‘want er zal een tijd komen dat je 

vijanden belegeringswerken tegen je oprichten, je omsingelen en van 

alle kanten insluiten. Ze zullen je met de grond gelijk maken en je 

kinderen verdelgen, en ze zullen geen steen op de andere laten, omdat 

je de tijd van het omzien naar jou niet hebt herkend’.  



 

Deze woorden zijn vermoedelijk door de evangelist opgeschreven nadat 

Jeruzalem in het jaar 70 inderdaad op een gruwelijke manier door de 

Romeinen is ingenomen en verwoest. In hun streven om een definitief 

einde te maken aan de voortdurende reeks van opstanden in het 

strategisch gelegen Judea. Maar hoe opvallend is het dat Jezus’ woorden 

niet gaan over de politieke en militair-strategische positie van Jeruzalem. 

Het springende punt is die van het geloof, de visie, de kijk: je hebt de 

tijd niet herkend van het omzien naar jou. Omzien: hier staat het woord 

episkopos, waar ons woord bisschop van afstamt. ‘Gods ontferming’, zo 

vertaalt de Nieuwe Vertaling.  

Herkennen dat er voor ons gezorgd wordt, dat er naar ons wordt 

omgezien. Dat we aan elkaar gegeven zijn om samen te leven, elkaar op 

te richten, bij te staan, de mensen die dat zo nodig hebben voorop. 

 

Je ziet het zo voor je: met betraande ogen gaat Jezus de stad binnen en 

dan gaat hij gaat regelrecht naar de tempel. Die plek van aanbidding, die 

plek van ontmoeting met de Naam van wie verhaald wordt, dat Hij naar 

ons omziet. Daar wil hij zijn. Daar moet hij zijn.  

 

Daar bij die unieke plek in de godsdienstgeschiedenis omdat het 

allerheiligste deel van de tempel in Jeruzalem, de plek die de woonplaats 

van de godheid verbeeldt, leeg is. Een donkere leegte. Geen beeld, geen 

afbeelding, geen verwijzing. Maar leegte, vanuit het besef dat elke 

afbeelding, elk beeld, elke verwijzing zou kunnen suggereren dat dat 

samen zou vallen met de Eeuwige zelf. Wat een vergissing zou dat toch 

zijn. Nee, heel de werkelijkheid, alles dat is, alles dat beweegt, dat leeft, 

dat geschiedt, dat ademt, dat reageert, dat richting kiest, dat alles is vol 

van de Geest van de Eeuwige. Ga daar nooit een dingetje uitpikken en 

zeggen: dat is onze God. Zus en zo is Hij. Waarom niet? Eenvoudigweg: 

je zit er altijd naast. Volledig naast. Het is altijd te weinig, te klein, zo 

klein beperkt. 

 



Jezus’ gerichtheid is de gerichtheid op die Bron van zijn bestaan, op de 

liefde die alles te boven gaat. Daar is zijn hele hart op gericht. In de 

tempel die op dat moment er meer dan schitterend uitziet, daar wil hij 

zichzelf geven in aanbidding, in de vereniging met dat grootse mysterie 

van de Naam: Ik zal er zijn, in de diepe ervaring dat heel zijn leven een 

gedragen leven is, ontvangen leven is, een leven verbonden met dat 

ongekende geheim van de Ene die naar hem en naar ons omziet. 

 

Maar Jezus komt daar niet aan toe, aan het gebed. Want het hele 

voorplein is een markt geworden waar de kooplieden luidkeels hun waar 

aanbieden. Godsdienst als handel. Die kwestie van vraag en aanbod. Van 

behoefte en de bevrediging daarvan. Van ‘u vraagt’ en ‘wij draaien’. Van 

‘uw vraag is ons antwoord’. Zie dan nog maar eens tot een gebed te 

komen. Zie dan nog maar eens je te richten op wat waar is, op wat 

werkelijk in je leeft.  

 

Als je hierover nadenkt dan zie je hoe er eigenlijk op dit punt niets 

nieuws onder de zon is. God-economie. Wij buigen diep voor u. Wij 

brengen u het offer van ons leven, van alle leven. U, God-van-de-markt: 

uw naam loven en prijzen wij.  

 

Wij schuiven de maatregelen om voor de aarde te zorgen van ons af: het 

zou de economie kunnen schaden. Onze levensstijl aanpassen aan wat 

de schepping kan dragen: te veel gedoe. Hoe zo afspraken nakomen als 

anderen dat ook niet doen? De zorg voor de aarde, en dus ook de zorg 

voor wie het meest getroffen wordt door de opwarming van de aarde, 

God-de-markt bepaalt de route en het tempo. En hij staat volop op de 

rem. Maar heel veel wapens gaan produceren, daar heeft hij nadrukkelijk 

oren naar. Zoveel inmiddels, dat de totale vernietiging van alle leven een 

kwestie van een paar knoppen indrukken is geworden.  

 

Nou ja, ik zei net ‘niks nieuws onder de zon’. Maar de schaalgrootte 

waarmee God-de-markt wordt geëerd heeft eergisteren een 

duizelingwekkende en krankzinnige hoogte gekregen in de belofte aan 



Elon Musk dat hij 1000 miljard dollar bovenop zijn exorbitante rijkdom 

mag incasseren als hij zijn zaakjes op de verwachte orde krijgt. En dit 

alles langs de wetten en de hoofdopdracht van God-de-markt: gij zult 

groeien, koste wat kost.  

 

Jesaja en zijn collega-profeten gingen er al tegen te keer. De 

onzuiverheid. Het corrupte. De dubbele bodems. Heeft Jezus die 

profetische stem in zichzelf gehoord, dat moment? Zijn verdriet bij het 

zien van de stad, wordt tot woede bij het zien van wat er op het 

tempelplein aan de hand is. Lucas vertelt er sober over vergeleken bij 

zijn collega’s. Jezus jaagt de handelaars van het plein. ‘Mijn huis moet 

een huis van gebed zijn’ zo citeert hij de profeet Jesaja, om daar de 

aanklacht van Jeremia op te laten volgen: Jullie hebben het tot een 

rovershol gemaakt’. Het mysterie van God die omziet opgelost naar de 

hanteerbare God-de-markt bij wie je altijd weet waar je aan toe bent. 

Zonde zus, offer zo. En dan rap over tot de orde van de dag.  

 

Een huis van gebed. Zoeken naar de Ene in een donkere leegte. Het 

springende punt: herkennen , vertrouwen dat er naar jou wordt 

omgezien. De rol van de godsdienst, het geloof, het staat weer boven 

aan de agenda van onze samenleving. We zijn er met schrik achter 

gekomen dat de verwording van de godsdienst tot een platte individuele 

zaak van persoonlijke behoeften en door de commercie gedicteerde 

bevrediging daarvan onze gemeenschappelijk gedeelde waarden en 

normen onderuit heeft gehaald.  

 

De profeten en Jezus die hen daarin navolgt trekken daarentegen een 

rechtstreekse lijn van wat zij aan onheil voor zich zien en de verwording 

van de godsdienst. Deze gedachte, aangereikt door de lezingen van deze 

dag, is meer dan fascinerend. Is meer dan actueel. Is meer dan 

onrustbarend dus ook. 

 

Want wat is de boodschap waarmee wij onze kinderen en jongeren 

richting de volwassenheid begeleiden? Waarmee onderscheidt onze 



levensstijl zich van het door God-de-markt ingevulde spel van vraag en 

aanbod? En meer nog: van aanbod dat de vraag creëert? De 

krampachtige reactie binnen de kerken op de krimp: voor elk wat wils en 

het moet vooral leuk en aantrekkelijk zijn. Maar ontdaan van het geheim 

van het naderen van de Eeuwige die naar ons omziet en die wij op onze 

beurt zoeken in het gebed wordt de liturgie tot een letterlijk zieltogende 

bijeenkomst waarvan je schouderophalend kan vaststellen dat je er niets 

aan mist als je er bij wegblijft. En dat is nog waar ook. Om te huilen, 

vanwege die kortzichtige schijnwereld waarin mensen zich wentelen in 

illusies. Om woedend te worden, vanwege die vervanging en de 

versluiering van het allerheiligste door de platheid van de commercie, 

door het gebod van de groei van het kapitaal. 

 

De profeet zegt van Godswege: ik zal mijn hand tegen u keren, je zilver 

zuiver ik met loog, al je vuil verwijder ik. Woorden van zuivering. Niet 

om te verdelgen, om weg te doen, maar om te vernieuwen. Om deze 

stad te doen zijn: stad van gerechtigheid, stad van trouw. En Jezus, ook 

hij keert de stad en de tempel niet de rug toe. Hij blijft niet in zijn 

verdriet en zijn woede. Maar hij komt terug om zijn mond open te doen 

en de mensen op datzelfde tempelplein te leren. En de mensen hangen 

aan zijn lippen. Want hij vertelt hen van het evangelie dat de Eeuwige 

mensen telkens de kans geeft om te zuiveren, om opnieuw te beginnen, 

om weg te trekken uit hun wereld van schone schijn en van zekerheden 

die geen zekerheden zijn. 

 

Hij, die beeld van de Ene genoemd wordt, hij wijst naar de tempel. 

Begrijpen jullie, waarom het allerheiligste helemaal leeg is? Sta je er bij 

stil waarom er geen beeld van de Ene staat? Durf je erop te vertrouwen, 

dat jijzelf drager van dat onzichtbare beeld bent? Jij, de kinderen, de 

mensen om je heen?  En herken je dan de tijd dat er naar jou wordt 

omgezien? Godzijdank Amen.  

 

 

 



 

 

 


