
 

Preek gehouden op zondag 14 september Westerkerk 

door dr. Cristina Pumplun 

 

Jaren geleden heb ik een keer een losgebroken schaap gevangen. Achter 

het huis naast ons vakantiehuis hadden de mensen een prachtige tuin 

aangelegd. Op een middag zagen we ineens een schaap over het tuinhekje 

springen. Vervolgens hield-ie behoorlijk verwoestend huis in die tuin. Er was 

even die aarzeling bij ons stadse mensen: hier hebben we geen verstand 

van… Maar ondertussen was er van de bloemenborder nog maar bar weinig 

over. Dus: toch maar over het tuinhek stappen en proberen het beest te 

pakken te krijgen. Dat was geen sinecure: zo vlug als dat beest was! Na 

heel wat vergeefs geren en gegrijp, kreeg ik hem uiteindelijk te pakken. Met 

in mijn hoofd natuurlijk dat beeld van de goede herder. U kent het wel uit 

de kinderbijbels: zo’n herder met het schaap over de schouders gevleid, 

samen rustig voortstappend - een idyllisch plaatje. Maar niks idyllisch,  

tenminste niet voor mij. Ik had hem wel beet, maar wat was-ie zwaar en 

wat een gespartel! Ik was blij, dat ik hem buiten de tuin weer los kon laten.  

En daar ging hij, en met hem mijn illusie van het zijn van een waarachtige 

goede herderin.  

 

“Vertedering is niet altijd op zijn plek”, schreef filosoof Coen Simon in zijn 

column in Trouw een paar weken geleden. Hij heeft het over een schaap,  

dat in de greep wordt gehouden door een boer die ondertussen de balans 

probeert te houden op zijn scooter.  

 
In de verte zijn de dreigende vlammen en de rook van een bosbrand te zien. 

Eigenlijk zouden het niet de boer of het schaap, maar de bosbranden moeten 

zijn, die hem moesten raken, bedenkt de columnist. En daarmee de ellende 

situatie van ons klimaat en onze planeet. Maar wat hem raakt, is de stevige 

liefdevolle omarming van de man en dat hulpeloze schaap. En dat hem dat 

raakt, heeft volgens hem te maken met de ervaring van gemis, met wat we 



kwijt zijn: empathie voor elkaar en dus ook voor onze kwetsbare planeet. De 

boer op de brommer houdt te midden van dreigende branden vast aan het 

ene levende, wollige, warme wezen dat hij nog heeft. Ook de herder - in de 

gelijkenis, die Jezus vertelt - houdt het schaap, dat hij dacht kwijt te zijn, 

stevig op zijn schouders. Er is blijdschap bij de Bijbelse herder en zichtbare 

opluchting bij de scooterrijder: want één leven is gered. 

 

Hoe is dat: iets kwijt geraakt zijn? Dat je iemand – of iets – gaandeweg uit 

het oog verliest? Je let er even niet op. Je dagelijks leven dartelt om je heen 

als een kudde schapen. Er is genoeg, wat voortdurend aandacht vraagt. En 

dan is er ineens die gedachte: ‘Verhip, waar is het, waar is hij of zij 

gebleven? Het kan gebeuren, haast onmerkbaar: dat de klad erin komt, dat 

je elkaar kwijt raakt. 

 

En ook als samenleving kunnen we datgene kwijt raken wat essentieel voor 

dat sámen leven is. Bij al dat harde roepen en geschreeuw en geduw om 

aandacht van de populisten, van de eigen-belangers, van wie er baat bij 

heeft dat er haat gezaaid wordt. En het valt misschien niet eens zo op. Maar: 

dan kijk je om je heen en kan het zomaar zijn dat ze kwijt zijn geraakt: de 

nuance, relativeringsvermogen, rust in ons opgejaagd bestaan (steeds moet 

er nog meer). En bovenal het kunnen vertrouwen in een toekomst, het 

voortbestaan van onze aarde, vertrouwen in wie ons besturen, in democratie 

als ijzersterke basis van ons samenleven, in een rechtsorde, in de erkenning 

van mensenrechten (en dat het vanzelfsprekend gevolgen heeft als die 

geschonden worden; dat hulpverleners en journalisten beschermde 

beroepsgroepen zijn, waar iedereen respect voor heeft), respect als een 

gekoesterde houding, en… vrede: het toch wel ‘vanzelfsprekend’ gegeven dat 

wij en onze kinderen niet bang moeten zijn voor oorlog. 

 

Hoe kan het, dat diepe waarden zoek raken: medemenselijkheid, 

saamhorigheid, geduld, gelijkheid en eerlijkheid? Dat het ‘nee’ en het ‘ja’ van 

een ander geaccepteerd wordt? Dat vrouwen geen gebruiksvoorwerp zijn? 

Het gemeenschappelijk, algemeen gedeeld besef wat het goede leven is:  

niet alleen voor jezelf, maar zeker ook voor een ander? Dat het allemaal 

hoort bij een leven in vrijheid als mensen onder elkaar? En - voor wie dat zo 

ervaart - met elkaar voor het aangezicht van God, onder Zijn hoede? 

 

 



De mensen, die achter Mozes aan waren getrokken vanuit een 

slavenbestaan in Egypte naar de vrijheid, waren Mozes op een zeker 

moment kwijt – zo lazen we in het boek Exodus. Mozes zou de berg op 

gaan, om God te ontmoeten. Maar intussen is hij al weken weg. Mensen 

raken gaandeweg de focus kwijt, het doel, de motivatie. “Waarom zitten 

we hier eigenlijk?”, wordt er gemord. “En wat moeten we eigenlijk met 

een God, die zich nooit zichtbaar vertoont?” Die kun je ook zomaar kwijt 

raken, want ‘hij was er toch nooit’. In het kwijt raken van de bron van 

vertrouwen zoeken de mensen het vervolgens in het houvast, in de 

materie. Daarmee lijkt er duidelijkheid te komen in tijden van 

onzekerheid. Er komt een mooi, stralend, zichtbaar, tastbaar gouden 

beeld van een kalf: symbool voor vruchtbaarheid en daarmee – 

zogenaamd – toekomst. “Dit raken we nooit meer kwijt”!, is de 

gedachte. Maar de Ene, die hen daadwerkelijk heeft bevrijdt, dreigen ze 

kwijt te raken… Want diens waarde is niet uit te rekenen, niet te tellen 

In tegenstelling tot omgesmolten goud: dat is tot ver achter de komma 

uit te rekenen, wat het waard is, financieel. En dat is prettig: dat geeft 

zekerheid. 

 

Over het algemeen geldt toch wel: wat groot is en veel, dat telt. Wat 

veel oplevert, is eerste prioriteit. Onze samenleving is aangelegd op veel, 

meer, de meeste en groot, groter, mega. “Als je groots denkt, heb je 

een private bank nodig die dat ook doet.” Met die reclamespot op de 

radio wordt ik wakker dezer dagen. En ik voel me meteen 

minderwaardig, omdat ik helemaal niet groots wil denken. We leven 

blijkbaar in een cultuur, waarin dat wel van ons gevraagd wordt: groots 

denken. Succes hoort maakbaar te zijn. ‘Stand out in the crowd’ en het 

individu is de maat der dingen. Maar tegelijkertijd is er onder de 

oppervlakte, achter de buitenkant, van binnen en daaronder zoveel 

behoefte aan samen, aan verbanden, aan wat niet meetbaar is, maar 

ervaarbaar, aan wat met succes en resultaten niets te maken heeft.  

 

Het kleine, op het eerste gezicht verwaarloosbare, een procentueel 

deeltje dat wegvalt tegen de meerderheid, het weinige: is het de moeite 

om daar moeite voor te doen? Om met de gelijkenis te spreken, die we 

Jezus hoorden vertellen: doe je dat, ’s avonds - na een dag onderweg 

zijn – ontdekken, dat je één schaap mist van de 100? Daarvoor laat je 

toch niet die 99 procent schapen aan hun lot over? Voor de hand ligt om 



die ene procent uitval te accepteren en niet nog meer schapen te 

verliezen. Wat raakt in dit verhaal, dat Jezus vertelt over de herder die 

blij is met één gevonden schaap op de schouders, of op die foto van de 

Griekse boer met één schaap op zijn scooter is niet het aantal, niet de 

hoeveelheid, maar het is het gebaar van zorgzaamheid. Het is de manier 

waarop de armen om het éne dier gevouwen zijn alsof hij zijn 

belangrijkste bezit veilig heeft gesteld. Je vraagt je niet eens meer af of 

hij meer schapen heeft. Wat raakt is niet het aantal maar dit éne leven, 

niet de kwantiteit, maar de kwaliteit. Welke keuze zouden wij maken? 

Eén schaap tegen negenennegentig: is dat wel te verantwoorden? Dan 

ga je toch voor iets wat te schrappen is, weg te strepen als iets achter 

de komma? 

 

Oh, ja, à propos achter de komma. Jezus vertelt nog een verhaal: over 

een vrouw die een munt kwijt is. Haar hele vermogen bestaat uit 10 

drachmen. Dat is ongeveer de waarde van tien daglonen, tien dagen 

werken. Maar nu is ze één van die 10 drachmen kwijt. De vrouw zoekt 

net zo gedreven als de herder naar zijn schaap. “Ze steekt een lamp 

aan, veegt het hele huis schoon. En zoekt alles af tot ze het muntstuk 

gevonden heeft.” Ze doet alles om het verlorene te vinden. Ze doorzoekt 

de meest duistere en meest vieze hoeken van het huis. Het hele huis 

gaat op z’n kop. Alles, om het verlorene te vinden.  

 

Vervolgens zijn er bij haar en bij de herder in verhouding buitensporige 

feestelijkheden als het gevonden wordt: de munt net als het schaap. 

Kwantitatief gezien klopt daar niets van, maar er wordt hier niet met een 

economisch winstprincipe gerekend, want de herder en de vrouw staan 

beide beeldend voor God. God gaat voor de 100 procent en niet 99. Voor 

God is elk mens is als een tiende van zijn vermogen of een honderdste. 

Jezus vertelt deze gelijkenissen niet voor niets op het moment dat hij de 

kritiek van zijn tegenstanders, Farizeeën en Schriftgeleerden, in zijn nek 

voelt hijgen, omdat hij omgaat met mensen die naar de toenmalige 

maatstaven in de marge van de samenleving verkeerden. Maar voor hem 

zijn ze allemaal van waarde, ieder voor zich, kwalitatief. 

Verhalen als deze, gelijkenissen, werken als een kompas die ons 

perspectief wil richten, onze focus bij wil stellen om op het spoor te 

komen van hoop en vertrouwen. Zodat we ons niet laten begoochelen  

door wat zogezegd groots en daarmee zogezegd maatgevend is. Opdat 



we durven om op de vierkante millimeter, dichtbij waar we zijn te 

midden van de onoverzichtelijkheid van onze woelige wereld te zoeken 

naar wat hoop geeft en vertrouwen. 

 

Dat vraagt om toewijding en gedrevenheid, zoals die van de herder die 

zijn schaap kwijt is en de vrouw haar munt. Het vraagt om goed te 

zoeken naar wat er wél is aan medemenselijkheid, betrokkenheid, 

toewijding, trouw en zorg. En om dat dan ook hoger te schatten dan het 

grote geschreeuw en geweld, ook als het resultaat niet te meten is. 

 

Zoals liefde niet iets massaals en spraakmakends is, maar er wel hoop in 

schuilt dat het kán. Twee mensen, de Joodse Israëliër Yonatan en de 

Arabische Suzan, houden van elkaar en ze houden elkaar vast door 

oorlog en haat heen. Eigenlijk kan het niet, maar er is inmiddels nieuw 

leven op komst: één nieuw leven… slechts. Maar liefst één nieuw leven!  

De dichteres Emily Dickinson heeft dat van dat éne verwoord in een vrij 

bekend gedicht: 

 

Als ik één hart behoed voor het breken, 

ik leef niet voor niets. 

 

Als ik in één leven de pijn kan verzachten, 

de wond kan koelen, iets, 

 

of één gevallen roodborst het nest weer help te vinden, 

leef ik niet voor niets. 

 

 

Amen 

 

 


